
98 Juris Europensis Scientia

© Н. Г. Манойло, 2025

Філософія права

УДК 130.2:159.9
DOI https://doi.org/10.32782/chern.v6.2025.18

Н. Г. Манойло 
доктор філософських наук, 

доцент кафедри права соціально-гуманітарного факультету 
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова, 

приватний нотаріус 
Київського міського нотаріального округу

orcid.org/0000-0002-6369-7437

СВІТОГЛЯДНО-МЕТОДОЛОГІЧНИЙ ПОТЕНЦІАЛ ПОНЯТЬ «ПРИРОДНЕ» І «ШТУЧНЕ»
 
Стаття присвячується розгляду світоглядно-мотиваційного та методологічно-дослідницького статусу понять 

«природне» і «штучне» в їх діалектичному взаємозв’язку. Її актуальність зумовлена насамперед тим, що в ледь 
не щоденну практику суспільного життя розвинених цивілізованих країн входять технологічні й соціокультурні 
новації, спричинені пристроями штучного інтелекту, наслідки чого потребують свого прогностичного вивчення.

У статті досліджується філософське осмислення понять «природне» та «штучне» в контексті пізнавальної та 
практичної діяльності людини. Показано, що філософський рівень мислення ґрунтується на поняттях як осно-
ві логіки, здатної відображати єдність протилежностей, що визначає реальність та сутність об’єктів, зокрема 
людини. Розглянуто взаємозв’язок природного й штучного як діалектичних категорій: природне проявляє себе 
в безпосередній природній діяльності, тоді як штучне виникає як результат свідомої, перетворювальної діяль-
ності людини, використання об’єктивних законів Буття у виробничо-творчому процесі. Аналізуються погляди 
класиків філософії, зокрема Г. Гегеля, Ф. Бекона, А. Шопенгауера, К. Лоренца та Е. Морена, які підкреслюють 
важливість абстрактного мислення, самопізнання й усвідомленого ставлення до світу як передумови формуван-
ня свідомої особистості. Показано роль мови та мислення як засобів трансформації природного в штучне та фор-
мування культурно-соціального досвіду. Акцент зроблено на тому, що розвиток людства характеризується супе-
речливістю, обумовленою співіснуванням природного та штучного, об’єктивного й суб’єктивного. Висвітлено 
значення освіти, науково-технічного прогресу та розвитку суспільної думки для підвищення ефективності люд-
ської діяльності та гармонізації відносин між природним і штучним. Робота підкреслює необхідність усвідом-
лення людиною своєї здатності до саморозвитку, що формує фундамент для відповідального ставлення до приро-
ди, соціуму та самопізнання, забезпечуючи органічну єдність природного й штучного в життєдіяльності людини 
та суспільства.

Ключові слова:  природне, штучне, поняття, світогляд, метод, суспільство, людина.

Manoilo N. H. WORLDVIEW-METHODOLOGICAL POTENTIAL OF THE CONCEPTS OF “NATURAL”  
AND “ARTIFICIAL”

The article is devoted to the consideration of the worldview-motivational and methodological-research status of 
the concepts of “natural” and “artificial” in their dialectical relationship. Its relevance is due primarily to the fact 
that technological and socio-cultural innovations caused by artificial intelligence devices enter the almost daily prac-
tice of social life of developed civilized countries, the consequences of which require their own prognostic study.

The article examines the philosophical understanding of the concepts of “natural” and “artificial” in the context of 
human cognitive and practical activity. It is shown that the philosophical level of thinking is based on concepts as the 
foundation of logic, capable of reflecting the unity of opposites, which determines the reality and essence of objects, 
including humans. The relationship between the natural and the artificial as dialectical categories is considered: the 
natural manifests itself in immediate natural activity, while the artificial arises as a result of conscious, transform-
ative human activity, using the objective laws of Being in the productive-creative process. The views of classical phi-
losophers, including G. W. F. Hegel, F. Bacon, A. Schopenhauer, K. Lorenz, and E. Morin, are analyzed, emphasizing 
the importance of abstract thinking, self-knowledge, and conscious attitude toward the world as a prerequisite for 
the formation of a conscious personality. The role of language and thought as means of transforming the natural into 
the artificial and forming cultural and social experience is demonstrated. Emphasis is placed on the fact that human 
development is characterized by contradictions arising from the coexistence of the natural and the artificial, the 
objective and the subjective. The importance of education, scientific and technological progress, and the development 
of public opinion for enhancing human activity efficiency and harmonizing relations between the natural and the arti-
ficial is highlighted. The work underscores the necessity for humans to realize their capacity for self-development, 
which forms the basis for responsible attitudes toward nature, society, and self-knowledge, ensuring the organic uni-
ty of the natural and the artificial in human life and society.

Key words: natural, artificial, concept, worldview, method, society, human.



99Випуск 6, 2025

Постановка проблеми. Останнє десятиліття 
в житті людства, принаймні в середовищі інфор-
маційно й технологічно розвинених країнах, 
характеризується впровадженням пристроїв, 
заснованих на дослідженнях так званого штуч-
ного інтелекту. Для філософських міркувань 
завжди важливо оперувати чіткими визначен-
нями вихідних понять, що, як відзначив кла-
сик діалектичної методології пізнання Г. Гегель, 
являють собою «душу методу». Як і методоло-
гії загалом. Людина, володіючи визначеннями 
понять, разом із цим формується й утверджуєть-
ся в якості суб’єкта не лише пізнавальної, але й, 
що головне, безпосередньої практичної діяльно-
сті. Її душевним і духовним простором заволоді-
ває ідея як світотворча сутність Буття. Так дося-
гається вихідна єдність людини як мікрокосму 
з макрокосмом, покладена в основу зароджен-
ня й розвитку філософії. З іншого боку, широ-
ке застосування пристроїв штучного інтелекту 
не підкріплюється якісним підсиленням знань 
з боку користувачів щодо сутності понять інте-
лект, штучне, природне. Адже не секрет, що на 
рівні буденної масової свідомості домінує думка, 
згідно якої суто чуттєве розуміння їх змісту як 
самоочевидного. Причому, масовою свідомістю 
в наш час слід вважати й думку людей з вищою 
освітою, яка стала фактично доступною без того, 
щоб для її отримання підготувати свою свідомість 
до рівня субстанціональних глибинних визна-
чень основних підвалин як Буття загалом, так 
і буття Людини в статусі носія відповідального 
суб’єкта перетворення природного довкілля. Між 
тим логіка науково-філософського дослідження 
вимагає виконання вимоги закону тотожності. 
А саме: визначення вихідних понять в такому їх 
значенні, яке могло б претендувати на загальний 
об’єктивно необхідний статус і тим самим вико-
нати методологічну функцію. Інакше проблема 
не може знайти прийнятне вирішення для всього 
людського загалу й не стати для нього спільною 
й об’єднавчою проблемою.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Досліджуючи відповідну словниково-понятійну 
філософську літературу, ми прийшли до виснов-
ку, що визначення понять природне й штучне не 
знаходить в ній свого належного висвітлення. 
Можемо відмітити статтю проф. В.А. Жадька 
[4, с. 456–457], але в цьому ж енциклопедич-
ному навчальному виданні відсутнє визначен-
ня поняття природного як діалектично взаємо-
пов’язаного з ним.

Мета статті полягає в намаганні розкрити 
світоглядний та методологічний аспекти понять 
природне і штучне в їх діалектичній взаємодії 
не лише в суто теоретичному, але й, що більш  
важливо, соціокультурному суспільно-практич-
ному вимірі.

Виклад основного матеріалу. Філософський 
рівень пізнавального мислення грунтується на 
поняттях, оскільки саме вони, як стверджував 
класик філософської діалектики в якості нау-
ки логіки Г. Гегель, являють собою «душу мето-
ду». «Метод виник як поняття, що знає себе 
самого, що має  своїм предметом себе самого як 
настільки ж суб’єктивне, наскільки й об’єктив-
не абсолютне, і, отже, як повна відповідність 
між поняттям і його реальністю, як існування, 
яке і є саме поняття. … У дослідницько-пошу-
ковому пізнанні метод є також знаряддя, засіб, 
що перебуває на суб’єктивній стороні, за допо-
могою якого воно співвідноситься з об’єктом» 
[3,  с. 290, 291]. Людина, володіючи визначення-
ми понять, разом із цим формується й утверджу-
ється в якості суб’єкта не лише пізнавальної, 
але й, що головне, безпосередньої практичної 
діяльності. Її душевним і духовним просто-
ром заволодіває ідея як світотворча сутність 
Буття. Так досягається вихідна єдність люди-
ни як мікрокосму з макрокосмом, покладе-
на в основу зародження й розвитку філософії. 

Головна складність на шляху визначення 
понять полягає в тому, що їх слід визначати 
в єдності зі своїми діалектичними протилеж-
ностями. Справа в тому, що об’єктивно діалекти-
ка є вченням про єдність протилежностей всього 
зі всім в універсальному Бутті, в якому все зі всім 
поєднане і все на все впливає хоча б і мінімаль-
ною мірою. Ось чому потрібно давати їх визна-
чення у властивій їм об’єктивній єдності проти-
лежностей. В іншому разі теоретичні міркування 
не дають очікуваного результату, що й супро-
воджує історію людства, для якого характер-
ний розрив між словами і справами, в тому чис-
лі й через однобічні визначення понять, які не 
єднають протилежності. Для прикладу. Поняття 
людина, на відміну від неї як емпірично достовір-
ної в її сприйнятті іншими людьми, – це єдність 
протилежностей статей, як і воднораз єдність 
різноманітних їх суспільних структур, в межах 
яких формується її соціокультурна загальна 
сутність. Між тим звично, навіть від освічених 
людей, чути про перших людей, якими нібито 
були Адам і Єва. Звичним є також проголошен-
ня індивідуальною людиною себе в якості люди-
ни, хоча далеко не завжди вона за своїм способом 
життя відповідає понятійному визначенню. Так, 
Гегель стверджував, що правильне об’єктивне 
відображення людини, яка чинить асоціально, 
не є істинним проявом людської сутності. Адже 
«перших» просто не буває, оскільки індивіди 
суть продукти родо-видової універсальності при-
родних об’єктів.  

Людина як вищий продукт еволюційного роз-
витку Буття набуває в ньому статусу, який не 
властивий всьому попередньому матеріальному 



100 Juris Europensis Scientia

наповненню в усій його універсальній різнома-
нітності. Йдеться про те, що вона, врешті-решт, 
не може вижити без того, щоб не перейти від тур-
боти про неї Матінки-Природи на основі простого 
користування її багатствами, властивого збираль-
ницькому способу існування, до виробничо-пере-
творюючої життєдіяльності. Остання неможлива 
без того, щоб не була започаткована пізнавальна 
діяльність, оскільки звичне використання при-
родних предметів в якості знарядь праці не спри-
яє підняттю її продуктивності. Остання є об’єк-
тивною необхідністю не лише для людини, але 
й для інших представників тваринного світу, над-
то ж наділених центральною нервовою системою. 
В цьому можна вбачати, з одного боку, певну 
допомогу Природи своїм дітищам; з іншого, про-
яв «усвідомленої» діяльності, оскільки однома-
нітність для вищих живих істот не сприяє необ-
хідності їх виживання в постійній конкурентній 
взаємодії зі спорідненими істотами. Так зароджу-
ються не тільки безумовні, але й умовні інстинк-
ти й рефлекси як передумови для пізнавально-ін-
телектуального способу життя. Маючи їх, вищі 
живі істоти здатні не просто пристосовуватись до 
умов свого об’єктивно даного  буття, але й орієн-
туватись в дещо інших умовах засобом не просто-
го переміщення за межі біогеоценозу, що завжди 
небезпечно, але й змінювати дане від природи.

Ми думаємо, що таким чином засновуєть-
ся видозмінене природне середовище, яке ціл-
ком можливо назвати штучним по відношенню 
до того, яке в своєму еволюційному становленні 
існувало раніше. Причому, це «раніше» та «пізні-
ше» вимірюється тривалими часовими вимірами, 
які далеко не су-мірні з часом життя окремих 
представників різних видів.

Відносно людини ситуація дещо, а то й прин-
ципово, інша. Її еволюційний пізнавальний 
і творчо-виробничий поступ здійснюється наба-
гато швидше. На цьому наголошував Г. Гегель, 
припускаючи, що природа ніби поклала на люди-
ну місію свого власного пізнання. Для самої 
людини воно виявляється тотожним її самопі-
знанню. Оскільки йдеться про припущення, то 
його також можна тлумачити в якості чогось 
штучного як певною мірою, а іноді й значною, 
протиприродного. На користь такого висновку 
той факт, що активною пізнавальною діяльніс-
тю займається досить незначна кількість людей. 
Це попри те, що допитливість властива не тільки 
представникам тваринного світу, але й фактично 
кожній людині. Одначе ставати на шлях власної 
дослідницько-пошукової діяльності здатні справ-
ді одиниці, якщо порівнювати їх кількість із 
загальною чисельністю людства в усі періоди його 
існування. Те, що в останні десятиліття кількість 
людей, які отримують освіту, в тому числі вищу, 
суттєво зростає, не означає, що вони обрали для 
себе розумно-вольовий спосіб життя.

Загалом штучне визначається як «протилеж-
не природному, створеному об’єктивним ходом 
еволюції. Розуміння Ш слід пов’язувати з прак-
тично-перетворюючою діяльністю людини, яка 
особливо інтенсивно почала впливати на приро-
ду з початком матеріально-виробничих процесів, 
жорстко підпорядкованих економічним законам 
розвитку суспільства» [4, с. 456]. Таким чином, 
йдучи від протилежного, але постійно поєдна-
ного з трудовою діяльністю, в яку безпосередньо 
й органічно «вписана», «втілена» також і піз-
навальна діяльність, хоча не завжди одночасно 
з нею усвідомлювана, але неодмінно через певний 
час проявлювана, можна прийти до необхідності 
формування поняття природне.

Ми наголошуємо на тому, що єдність понять 
штучне і природне слід виводити зі спосо-
бу життєдіяльності людей на тій підставі, що 
вони у своєму не просто біологічному існуван-
ні, а в своєму соціокультурному розвитку неод-
мінно підходять до усвідомлення себе самих як 
потенційно здатних до саморозвитку. Остан-
ній неможливий без свідомо обраного життєво-
го шляху на основі використання мислення як 
основи світо- та самопізнання. Здатність говори-
ти є проявом природного, оскільки промовлене 
слово в першу чергу своїм безпосереднім адре-
сатом має предметно-речову кореляцію. Нато-
мість здатність до мислення супроводжується 
тим, що слово отримує інший статус. А саме: 
статус поняття, зміст якого вимагає абстрагу-
вання, тобто відчуження, відведення погляду 
людини від окремих об’єктів, які самі собою 
даються людині, її органам сприйняття та які 
водночас і суть аналізатори, й переведення ува-
ги на щось, що виявляється поза їх зовнішнім 
виглядом. А це вже не безпосереднє їх сприйнят-
тя, а опосередковане всіма ними цілісне, єдине, 
спільне, загальне не просто світобачення, але 
також і світорозуміння. Воно стає можливим 
в тому разі, якщо мислення розглядати в якості 
уміння трансформувати здатність до словесного 
мовлення в процес мовомислення, змістом яко-
го є світовий розум, втілений в писемні тексти.

Як певний висновок із цих міркувань. Ніщо 
суттєвим чином не заважає вважати, що при-
родне в якості звукових промовлених повідо-
млень, звукової комунікації й соціалізації про-
являє себе у своїй же протилежності як щось, 
з одного боку, також природне; з іншого, штучне 
в якості повідомлення про ті значення, які іма-
нентно, внутрішньо містяться в мові як процесі 
мовомислення. Але це таке штучне, яке є моду-
сом і атрибутом, вірніше – атрибутивним моду-
сом природного, постільки для його відкриття 
людиною вона зобов’язана докласти необхідних 
для цього вольових зусиль. В іншому випадку 
мислення в його світо- й людинотворчій яко-
сті не проявиться. І, на жаль, не проявляється, 



101Випуск 6, 2025

© S. V. Ivashko, 2025

не лише попри відомі біблійні застереження. 
Сумно й печально, але людство швидше схиль-
не покірно чекати кінця світу, аніж стати на 
шлях розумно-вольових дій. Для нього природ-
не – це віра в неіснуючого Бога-Творця, а не віра 
у власну природність, вагітну штучністю, осно-
вою якої є народження власної волі до мислен-
ня. Воно є актом самодіяльності, тому також 
є проявом штучного, яке можна порахувати. 
Наприклад, за кількістю мислителів. Воно ж 
започатковує й саму філософію як, згідно Аріс-
тотеля, процес «мислення про мислення», але 
не тільки й не стільки як любов до мудрості, 
скільки як любов до себе не суто природного, 
а само-створеного, до себе як мислячої істоти.

Отже, зміст понять штучне і природне в їх орга-
нічній діалектичній єдності слід розглядати як 
штучність природного й природність штучного. 
Підставою для цього є моністична єдність мате-
ріального Буття, в якому свідомість, духовне, 
соціокультурне є його внутрішнім станом. Для 
людини, яка не стає на шлях самопізнання вну-
трішнього як об’єктивного, загального, сутнісно-
го й необхідного, постійно повторюваного у своїй 
незмінній єдності, а не зовнішнього, суб’єктивно 
сприйнятого окремого й випадкового, об’єктно-
го в суто предметно-речовому тимчасовому про-
явленні, не існує закон як поняття, що містить 
в собі наведені перші ознаки. Вона здебільшо-
го орієнтується на другі, тому більшою мірою 
схильна діяти свавільно, стихійно, афективно, 
а не ефективно, не прогнозовано. Врешті, штуч-
но, вважаючи це проявом власної природності.

Для більш поглибленого розуміння змісту 
даних понять, слід розглянути властивий їм 
як словам семантично-синонімічний смисл. Це 
потрібно з тих міркувань, що, сприймаючи за 
звучанням тотожні слова, кожна людина може 
вкладати в них дещо відмінне інше значення. 
Це заважає досягненню так бажаного всім співбе-
сідникам і читачам дійти порозуміння, без чого, 
як правило, з’являються певні підстави для заро-
дження невдоволення, несправедливі звинува-
чення, конфлікти й навіть міжіндивідуальні та 
групові бійки, врешті – війни між різними наро-
дами. Отже, є сенс розкрити синонімічний ряд, 
властивий цим словам, які набули статусу понять 
в різних галузях наукового пізнання. Включно, 
звичайно, й галузі філософських знань. Їх істин-
ності, як відзначав Ф. Бекон, чи не найбільшою 
мірою заважають ідоли площі, «які походять 
немовби в силу взаємної пов’язаності й людського 
співтовариства. ..Люди об’єднані мовленням. 
Слова ж встановлюються відповідно розуміння 
натовпу. Ось чому погане й недоладне встановле-
не слів дивним чином огортає розум. Визначення 
й роз’яснення, якими звикли озброюватись й охо-
роняти себе вчені люди, жодним чином не допо-

магають справі. Слова прямо гвалтують розум, 
все змішують та ведуть людей до пустих і числен-
них суперечок і тлумачень» [2, с. 19–20].

Отже, згідно «Словника синонімів україн-
ської мови»: «ПРИРОДА (органічний і неорга-
нічний світ у всій сукупності й зв’язках), МАТЕ-
РІЯ, НАТУРА» [79, с. 428]. «ПРИРОДЖЕНИЙ 
(властивий від народження), УРОДЖЕНИЙ, 
[ВРОДЖЕНИЙ], ПРИРОДНИЙ, УСПАДКОВА- 
НИЙ, ПРИРОЖДЕННИЙ» [79, с. 429]. «ПРИ-
РОДНИЙ (про поведінку, риси, характер люди-
ни), НАТУРАЛЬНИЙ, ПРОСТИЙ; НЕВДАВА- 
НИЙ, НЕПІДРОБНИЙ, НЕШТУЧНИЙ… ПРИ-
РОДНИЙ (створений природою, а не людиною, 
здійснюваний за законами природи), НАТУРАЛЬ-
НИЙ, ОРГАНІЧНИЙ, ДАРОВИЙ» [9, c. 429].

Синонімічний лексичний ряд для слова штуч-
ний наступний. «НЕНАТУРАЛЬНИЙ, НЕПРИ-
РОДНИЙ; СУРОГАТНИЙ, ФАЛЬШИВИЙ, 
НЕСПРАВЖНІЙ (зроблений, виготовлений на 
зразок природного, справжнього); СИНТЕТИЧ-
НИЙ (одержаний в результаті хімічного синтезу). 
…ШТУЧНИЙ (про поведінку, почуття, вислов-
лювання тощо – позбавлений природності, щиро-
сті), НЕНАТУРАЛЬНИЙ, НЕПРИРОДНИЙ, 
ТЕАТРАЛЬНИЙ, ТЕАТРАЛІЗОВАНИЙ, ДРА-
МАТИЧНИЙ, АФЕКТОВАНИЙ, НАДУМАНИЙ, 
ФАЛЬШИВИЙ; АКТОРСЬКИЙ, ПОЗЕРСЬКИЙ 
(про вчинки, поведінку)» [9, с. 921]. Загалом 
у тексті нами використано декілька синонімів 
кожного з основних понять.  

Можливо, що висловлені судження (йдеться 
про ті, після яких ми вимушені були навести їх 
синоніми) можуть показатись не об’єктивними, 
а суб’єктивними й песимістичними. Насправді ж 
людству, вченим в першу чергу, вже пора пере-
стати бути популістами, тими, що люблять народ 
в його безпосередності. Тут якраз варто посла-
тись на чільних представників сучасної філософ-
ської антропології. В даному разі на авторитетні 
думки К. Лоренца, згідно яких в ідеалістичній 
філософії не зовсім об’єктивним є «розподіл сві-
ту на дві частини: світ речей, які ідеалістичне 
мислення вважає в принципі індиферентним по 
відношенню до цінностей, і світ людського вну-
трішнього закону, який один лише заслуговує 
визнання цінності. Такий поділ чудово виправ-
довує егоцентризм людини» [5, с. 9]. І його умо-
вивід: «Людство противиться самооцінці всіма 
засобами, тому воістину доречно призвати його 
до смиренності – і всерйоз спробувати зруйнува-
ти ці завали чванства на шляху до самопізнан-
ня». Для цього потрібно усвідомити, що «дерево 
життя росте не зверху вниз, а знизу вверх, – це, 
до Дарвіна, вислизало з уваги людей» [5, с. 10]. 
Відзначимо, що, як не прикро, його еволюцій-
на теорія далеко не завжди об’єктивно виклада-
ється й у закладах медичної освіти, з чим автор 



102 Juris Europensis Scientia

постійно стикався впродовж своєї праці у відпо-
відному вищому закладі освіти. Причому, з боку 
професорів, чиї досягнення незрівнянні з внеском  
Ч. Дарвіна. Долучені до цього й священики сум-
нівної церкви, яким довіряють викладати певні 
наукові дисципліни… 

Для підтвердження власних суджень, що 
можуть бути не зовсім приємними для популіс-
тів-народолюбців, особливо з числа політичних 
діячів, варто послатись також і на визначення 
сутності людини іншим представником цього ж 
напрямку. Маємо на увазі позицію Е. Морена, 
який стверджує: «Йдеться про істоту, наділену 
інтенсивністю і нестабільною афективністю – 
істоту, яка усміхається, плаче, непокоїться і три-
вожиться; істоту, яка насолоджується, є схиль-
ною до сп’яніння, екстазу, насилля, кохання 
й підвладною власним вигадкам; істоту, яка 
знає про смерть, але не може повірити в неї; істо-
ту, яка породжує міфи і магію; істоту, одержи-
му духами і божествами; істоту, яка живиться 
ілюзіями і химерами; суб’єктивну істоту, чиї 
взаємовідносини з об’єктивним світом завжди 
позбавлені надійності; істоту, схильну до поми-
лок і блукань; про істоту, яка під впливом сво-
єї зарозумілості постійно породжує безладдя. 
Й  оскільки поєднання ілюзій, непоміркованості, 
нестабільності, нечіткого розмежування реально-
го й уявного, змішування суб’єктивного й об’єк-
тивного, помилок, безладдя ми називаємо безум-
ством, ми просто змушені визнати, homosapiens 
est homo demens» [5, с. 106–107].

Ось це змішування об’єктивного й суб’єктив-
ного цілком можна взяти в якості пояснення 
того, чому людство у своєму існуванні здійснює 
досить суперечливий шлях розвитку, у зв’язку 
з чим його можна описати в категоріях штучно-
го й природного. Причому, прояви штучного суть 
прояви суб’єктивного як нерозумного, хоча сама 
суб’єктивність об’єктивна, бо є особливим вияв-
ленням природності.

К. Лоренц пояснював помилки ідеалістично 
спрямованої філософії тим, що до висновків щодо 
розумності людини її представників спонукає той 
факт, що науково-теоретичне пізнання послуго-
вується методами абстрагування, ідеалізації та 
формалізації. Наслідком цього і є ігнорування 
природних домінант поведінки людини як пер-
винних і визначальних. Штучне якраз і є про-
яв абстрактного, принаймні в тому, як це розу-
міє пересічна людина, для якої відчуження від 
знань, які даються безпосередньо від органів від-
чуття, видається чимось нерозумним (і не розум-
ним), а довільним.

На користь цього свідчить вся історія людства, 
розвиток якого в різних політичних формах дер-
жавності підпорядкований закону, згідно яко-
го громадська, а не філософська в її вершинних 

теоретичних досягненнях, думка править світом. 
Причина в тому, що первинною формою мислен-
ня є образно-асоціативне, суть якого в тому, що 
суб’єктивне сприйняття світу об’єктів в їх про-
сторово-часовій визначеності фіксує окремі пред-
мети чи явища, а не їх об’єктивну внутрішньо-не-
обхідну усталену у своїй незмінності сутність. 
Тобто, не фіксує закони як основу їх буття та вза-
ємодії між ними.

Вже античні філософи, в даному разі Прота-
гор [8, с. 316–318], стверджували, що людське 
сприйняття є мірою речей. Мудрець Діоген запе-
речував Платону, вважаючи його вчення про світ 
об’єктивних ідей хибним. Адже він бачить стіл, 
а не стільність, людину, а не людяність і т. п. 
Суть відповіді Платона в тому, що те, чим сприй-
мають об’єкти, в нього є, а те, чим розуміють 
стільність чи людяність, в нього відсутнє, цілком 
правильна з позицій теоретико-понятійного спо-
собу мислення як основи світопізнання в ціло-
му, яке не дане безпосередньо органам відчуття, 
може сприйняти лише незначна кількість людей, 
для яких об’єктом пізнання є щось метафізичне, 
всезагальне, трансцендентне. Проте й вони поза 
професійною діяльністю суть носії громадської 
думки, інакше життя для них стає некомфорт-
ним і досить часто небезпечним.

Проф. А. Баумейстер відзначає, що ми «не 
є носіями абсолютної істини. Кожна людина 
потребує трьох базових навичок: читання, писан-
ня і промовляння. На жаль, сьогодні ми втра-
чаємо їх. Ідеться про вміння сприймати тексти 
високого рівня складності, а отже, про вміння 
концентруватися хоча б протягом 30–40 хви-
лин. Для сучасної людини це вже проблема. 
Читання тексту – це завжди зламування певно-
го «коду». Коли ми читаємо, то вчимося деко-
дувати символи в сенси» [1, с. 14]. Говорячи ми, 
йдеться фактично про кожну людину, включно 
й найвидатніших мислителів. Один із них, а саме 
А. Шопенгауер, тому й мав право заявляти, що 
«мотивація – це причинність, видима зсереди-
ни». Звідси його категоричний висновок: «Ти 
з себе повинен зрозуміти природу, а не себе з при-
роди. Це мій революційний принцип» [10, с. 17]. 
Людина як мікрокосм, ясна річ, не може не вклю-
чити у свій організм енергію природи, проявлю-
вану як сила волі, як сила вродженого характеру, 
як світова воля. Її можна пізнати як розум зако-
ну, але постійно діяти згідно нього неможливо. 
Крім, звичайно, сфери виробничо-перетворюючої 
діяльності. Категорії часу, простору й причинно-
сті, на його переконання, з чим важко не пого-
дитись, є визначальними для пізнання приро-
ди, а не людини. На користь цього й твердження 
сучасної психології про те, що майже 85% людей 
не здатні стати на шлях пояснення власного спо-
собу життя причинно-наслідковими категорія-



103Випуск 6, 2025

ми, оскільки вони руйнують світ власної вольової 
уяви. Тим паче, що вона, якщо брати той незапе-
речний факт, що первинною формою світогляд-
но-мотиваційної свідомості є міфологія, якраз 
і продукує образно-асоціативне мислення, в осно-
ві якого уява фантазії. Відносно кожної окремої 
людини вона є об’єктивною формою самосвідо-
мості, своєї власної свідомості. Проти себе діяти 
складно й протиприродно.

Можемо стверджувати, що проблема співвід-
ношення понять природне і штучнедосить адек-
ватно відображена у вченнях, які відносяться до 
сучасної філософської антропології. Що цілком 
об’єктивно, оскільки людина є природною біос-
оціальною істотою. З позицій формальної логіки 
поняття визначаються через рід і видові відмін-
ності. Тому можна визначити поняття природ-
не як дію об’єктивних законів Буття, які мають 
родовий/загальний характер в будь-яких матері-
альних явищах, процесах і об’єктах, статус яких 
видовий. Поняття штучне – це використання 
об’єктивних законів Буття в їх загально-родово-
му статусі при створенні певних явищ, процесів 
і об’єктів, які визначають видову життєдіяль-
ність людства в різних її сферах, сформовану як 
рівнодіюча індивідуально-видових відмінностей.

Із позицій діалектики як логіки науково-те-
оретичної пізнавальної діяльності дослідницька 
методологія має виходити з того, що ці поняття 
набувають статусу категорій мислення в їх вза-
ємодії. Тобто, як вже зазначено, слід виходити 
з того, що взаємодіють між собоюприродне штуч-
не й штучне природне. Діалектика як мистецтво 
оперування поняттями дозволяє використовува-
ти певні відмінності в тому разі, коли йдеться про 
природність штучного та штучність природного. 
Особливо в тому випадку, коли об’єктом пізнання 
є суспільство, в якому від перестановки складо-
вих поняття не можна стверджувати, що резуль-
тат не змінюється. 

Як вже відзначено, природне суть таке об’єк-
тивне, яке породжує й суб’єктивне як дієве, а не 
пасивне, що у своїх родо-видових та індивідуаль-
но-видових відмінностях призводить до певних 
відхилень від прямолінійності природних зако-
нів, до, якщо можна так виразитись, штучності 
й, отже, об’єктивної зумовленості суб’єктивності. 
Причому, це властиво вже рослинному і ще біль-
шою мірою тваринному світу природних об’єктів. 
Що стосується людини, то тут об’єктивно панує 
суб’єктивність. Суспільство, насамперед демокра-
тичне, керується правовими законами, в основі 
яких принцип верховенства права перед закона-
ми. Саме право Вчителем визначено як «мірило 
справедливості», розуміння якої кожною люди-
ною суто індивідуальне. Якщо говорити про право-
ві конституційні закони, то вони також є результа-
том волі правлячої законодавчої парламентської 

більшості, тому не мають статусу незмінних. Звід-
си їх природна/об’єктивна штучність як штуч-
ність природного/суб’єктивного. Тим паче, що ще 
більшою мірою таке розуміння й використання 
змісту категорій деформується представниками 
судової та виконавчої гілок влади. 

Невирішеність багатьох проблем суспільного 
буття якраз і пояснюється тим, що вони можуть 
бути вирішені суто теоретично. В царині «чисто-
го мислення» діалектика як вчення про всебіч-
ний підхід до аналізу об’єкта пізнання справді 
здатна дати ідеальний результат, адже дійові 
особи текстів – це поняття, а не самі об’єкти, не 
люди, а їх понятійні визначення. Що стосується 
практичного вирішення загальносуспільних про-
блем в їх ціннісно-гуманістичних вимірах, то це 
процес, ефективність якого в першу чергу зале-
жить від зміни змісту громадської думки. Цьому 
може сприяти не просто прагнення держави до 
максимально можливого отримання громадяна-
ми вищої освіти та збільшенням кількості вче-
них з високими науковими ступенями. Значно 
більшою мірою цьому сприятиме втілення нау-
ково-теоретичних досліджень в технологічні про-
цеси, які дадуть можливість, з одного боку, інте-
лектуалізувати суто виконавчі функції людини 
в її професійній діяльності; з іншого, вивільнить 
вільний час для духовного, морального й фізич-
ного самовдосконалення людей. Звичайно, що 
це вимагатиме від держави відповідних зусиль 
в напрямку організації індустрії дозвілля.

К. Маркс, попри те, що його вчення радян-
ська партійна ідеологія політизувала й суттєво 
викривила, як видатний філософ-правник, еко-
номіст і соціолог, на наш погляд, вірно визначив 
той стан суспільства, в якому вільний час ста-
не першою потребою для саморозвитку людини. 
Він  пов’язував настання такого періоду в тому 
випадку, коли продуктивність праці дозволить 
скоротити робочий час до такого рівня, за якого 
вільний час стане найбільшою соціальною цін-
ністю. «Царина свободи в дійсності починається 
там, де припиняється робота, продиктована нуж-
дою й зовнішньою доцільністю, отже, за приро-
дою речей вона лежить по той бік сфери власне 
матеріального виробництва. …Скорочення робо-
чого часу – основна умова» [6, с.892-893]. 

Якщо природно-біологічні первинні життєві 
потреби людей будуть задоволені таким рівнем їх 
доступності для людей, то це суттєво вплине на 
егоцентричну мотивацію їх поведінки, що не може 
не спонукати їх до розвитку тих здібностей, які 
в них наявні, але для цього не вистачає часу. Змі-
ниться також і функція держави, яка є об’єктивно 
природнонеобхідною в умовах економічного спо-
собу організації суспільного виробництва і, відпо-
відно, суспільного життя, але воднораз і чимось 
штучним суб’єктивним витвором. Що  очевидно 



104 Juris Europensis Scientia

як впродовж всієї історії людства, так і особливо 
в наш час. Вона не відімре, але стане, як можна 
передбачити, одним зі структурних складових гро-
мадянського типу суспільства. Разом із цим суттє-
во знизиться вплив політичних партій на суспіль-
не життя, оскільки також цілком очевидний 
негативний вплив на нього партійних суперечок 
з їх претензією видавати власний суб’єктивний/
штучний інтерес за нібито об’єктивно загальний 
як цілком органічний і природний.

Загалом, людське суспільство у своєму історич-
ному існуванні розвивається досить суперечли-
во. Ми спробували показати це на аналізі понять 
штучне і природне, зміст яких зумовлений рівнем 
розвитку свідомості людини, в основі якої мова як 
засіб спілкування та передачі накопиченого дос-
віду як вищих живих істот, так і вже самого люд-
ства, в якому кожне наступне покоління, з одного 
боку, відчуває тиск сформованих традицій попе-
редників; з іншого, завдячує їм переданим досві-
дом, але поступово вносить в нього певні зміни. 
Звідси драматизм людського буття, який може 
закінчитись трагічно його самознищенням, але 
може й привести людство до тями.

Висновки. 
1. Людство в особі своїх харизматичних 

й водночас високоосвічених і тому, сподіває-
мось, відповідальних лідерів громадської думки, 
зіштовхнувшись у своєму прискореному інду-
стріально-технологічному розвитку з негатив-
ними екологічними й моральними проявами, 
просто зобов’язане прийти до розуміння необ-
хідності підпорядкування штучного як творчо-
го, але водночас і багато в чому суб’єктивного, 
об’єктивному як  безумовно первинного й вихід-
ного природного.

2. Для того, аби таке розуміння набуло прак-
тичного значення, людство має усвідомлювати 
важливість наявності у всіх категорій людей, які 
належать до всіх основних гілок влади, найви-
щого інтелектуального статусу. Ним є той, який 
не проявляє звичний для його історії розрив між 
політичними деклараціями та їх виконанням. 
Це складно, але можливо.

Література
1. Баумейстер А. Чи може філософія бути доступ-

ною? «День». 2017. № 115-116.
2. Bacon, Francis Novum organum. Ediciones Folio. 

2002. 296 р.
3. Hegel, G. W. F. Science of Logic. Translated by 

George Di Giovanni. Cambridge : Cambridge University 
Press, 2010. 956 p.

4. Жадько В.А. Штучне. Філософія: терміни і 
поняття: навчальний енциклопедичний словник. 
Львів : «Новий Світ-2000», 2020. С. 456–457.

5. Лоренц К. Асресія (так зване Зло). Питання 
філософії. № 3. 1992. С. 5–38.

6. Marx, Karl. Das Kapital: Kritik der politischen 
Ökonomie. Band III: Der Gesamtprozess der kapitalis-
tischen Produktion. Hamburg : Verlag von Otto Meiss-
ner. 1904. URL: https://oll.libertyfund.org/titles/das- 
kapital-kritik-der-politischen-okonomie-buch-iii-zweit-
er-theil-1894

7. Морен Е. Втрачена парадигма: природа 
людини. Філософська і соціологічна думка. 1995. 
№ 5-6. С. 90–109.

8. Plato. Πρωταγόρας (Protagoras). Ancient Greek 
dialogue by Plato. Original Greek text. Public domain. 
https://www.gutenberg.org/files/1591/1591-h/1591-h.
htm https://www.gutenberg.org/files/1591/1591-h/ 
1591-h.htm

9. Словник синонімів української мови: у 2-х т. К. : 
Наукова думка, 2001. Т. 1. 1040 с. Т. 2. 960 с.

10. Шопенгауер А. Під завісою істини : збірник  
творів. Сімферополь : Реноме, 1998. 496 с.

Дата першого надходження рукопису до видання: 19.11.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 15.12.2025

Дата публікації: 31.12.2025


